
A Szakadás 
 

Az Ősi Kollektív Seb 
 

 
 

Szántó Attila István  

1 



 

 
 
 
 
 

Ajánlom és köszönöm a családomnak — nélkülük 
ez a könyv nem született volna meg. 

 

2 



 

Tartalomjegyzék 
 
Előszó ..................................................................... 4 
1. A világ, amely még egyben lélegzett .................. 8 
2. A törés születése ................................................ 11 
3. A szent női arc eltűnése ..................................... 15 
4. Az öröklődő repedés .......................................... 19 
5. A nő lelki sebe .................................................... 22 
6. A férfi lelki sebe .................................................. 26 
7. A modern kapcsolatok rejtett drámája ................ 30 
8. A modern világ – a trauma új arcai ..................... 34 
9. A női tér helyreállítása ........................................ 38 
10. A férfi tér helyreállítása ..................................... 42 
11. Az egyensúly embere ........................................ 46 
12. Hit és hagyomány a közösségért ...................... 49 
13. A helyreállított közösség ................................... 51 
Zárszó ..................................................................... 55 
 
Arweave és Mirror publikáció .................................. 57 
Safe Creative regisztráció ....................................... 58 
Kiadási adatok ......................................................... 59 

 

3 



 

ELŐSZÓ – Amikor az ember felismeri a saját 
történetét 
 
Vannak felismerések, amelyek nem hirtelen érkeznek. 
Nem úgy jönnek, mint a villám, amely kettévágja az 
eget, hanem úgy, mint amikor egy szoba lassan 
sötétedik: észrevétlenül, hangtalanul, míg egy ponton 
már nem értjük, mikor lett este. A lélekben is így jelenik 
meg az a pillanat, amikor többé már nem hisszük el a 
történetet, amit addig mondtunk magunknak. Van egy 
pont, ahol valami elcsendesedik bennünk és a 
csendben végre meghalljuk azt, ami mindig is ott volt. 
 
Ez a könyv ebből a csendből született. Abból a 
felismerésből, hogy amit hordozunk, nem személyes 
történet. Nem rólam szól és nem rólad, nem egyetlen 
családról vagy egyetlen generációról. Amit cipelünk, az 
irány, amelyet örököltünk: egy elmozdulás, amelyet nem 
mi választottunk, mégis meghatároz ma is. Olyan 
mélyen épült be a mindennapokba, hogy évszázadokon 
át nem kérdeztünk rá. Azt hittük így működik a világ.  
Azt hittük, így működünk mi is. 
 
Pedig amit ma „normálisnak” nevezünk, annak a 
gyökere egy repedés. Nem drámai törés, hanem egy 
halk, hosszú hasadás, amely végigfutott civilizációkon, 
családokon, szerelmi történeteken és végül az ember 
saját belső terében állt meg. Innen ered a szorongás 
sok arca a félreértések végtelen köre a kapcsolatok 
bizonytalansága és az a kimondatlan kérdés,  

4 



 

amely néha halkan belénk súg: miért érzem magam 
ennyire messze önmagamtól? 
 
Hogy megértsük ezt a repedést, vissza kell lépnünk arra 
a korra, amikor az ember még egészben hallotta a saját 
hangját. Amikor a világot nem két félként érzékelte, 
hanem egyetlen, lélegző egésznek. Emléke még ott él 
minden kultúrában. 
 
Démétér a mindent tápláló az anyai ritmus őrzője azt 
tanította, hogy a gondoskodás nem szerep, hanem 
természet. 
Inanna, aki hétszer ment alá az alvilágba és hétszer jött 
vissza, azt mutatta meg, hogy az élet mélységeitől nem 
menekülni kell, hanem áthaladni rajtuk. 
Sophia a bölcsesség fénye azt súgta az embernek: a 
világ nem kívül kezdődik, hanem belül, ott, ahol a fény 
először meggyullad. 
 
Ez a három hang tartotta egyben a régi világot. Nem 
mint istennők, hanem mint emberi belső iránytűk: 
gondoskodás, bátorság, fény. Amikor ezek lassan 
elhallgattak a történetünk is félbeszakadt. A világ tovább 
mozdult, de már féloldalasan élt tovább. 
 
A repedés nem könyvekben, hanem emberekben 
született meg. Ott, ahol a mindennapi élet kezdte 
felvenni az új rendet. A nagyanyák csöndjében, akik 
nem adhatták tovább, amit ők sem kaptak meg.  
Az anyák bizonytalanságában, akiket megtanítottak „jól 
viselkedni”, de nem tanítottak meg önmagukhoz

5 



 

tartozni. A férfiak gyermekkori pillanataiban, amikor 
először mondták nekik, hogy „ne sírj”. A hiány nem 
kiáltás volt, hanem szokás, amely lassan beépült a 
gondolkodásba a kapcsolatokba, testbe, beszédbe. 
 
Egy egyszerű kép őrzi ennek a csendnek az igazságát. 
Nagymama ül a konyhaasztalnál, előtte az unokája. A 
gyerek kérdezne valamit, ami túl nagy, túl mély, túl régi. 
A nagymama szeretne válaszolni, de érzi, hogy valami 
megakad. Nem a szavak, hanem egy örökölt fájdalom. 
A csönd, amit ő is kapott. A csönd, amelyben 
generációk nőttek fel. A gyerek pedig végül félrenéz, 
nem értve, hogy nem a kérdés volt túl nehéz, hanem a 
világ, amelyet örökölt. 
 
Ahogy Démétér hangja elhalkult a gondoskodás 
természetessége halványult el. 
Ahogy Inanna történeteit eltemették a mélységekhez 
való bátor leereszkedés vált tabuvá. 
Ahogy Sophia bölcsessége kiszorult a hagyományból az 
ember elveszítette a kapcsolatot a saját belső fényével. 
 
Amikor ezek a rétegek eltűntek, nemcsak a nők 
veszítettek valamit. A férfiak is. Mert amikor a női oldal 
elnémul a világ egyik fele sötétbe borul és az árnyék 
mindenkit beborít. 
 

 

6 



 

A lényeg egyszerű és mégis mély: 
 
Nem a női princípiumot vették el – az embert vágták 
félbe. 
 
A könyv ebből indul. Abból a felismerésből, hogy a 
szétszakítottság nem végzet, hanem irány és ha van út 
vissza az nem ideológián, nem valláson, nem 
forradalmon át vezet, hanem az egyetlen helyen, ahol a 
gyógyulás valóban elkezdődhet: az ember saját belső 
terében. 
 
Ez a könyv nem akar megnyugtatni. Nem ígér gyors 
megoldásokat. Nem kendőzi el ami történt. Láthatóvá 
akarja tenni azt, ami évszázadok óta rejtve működik 
bennünk és ha lesz vigasz benne az nem a szavakból 
fog jönni, hanem abból a felismerésből: nem vagy 
egyedül abban, amit eddig nehéznek hittél. Mert 
mindannyian ebből a repedésből indultunk és 
mindannyian ugyanarra vágyunk: vissza önmagunkhoz. 
 
Most kezdjük el. 
A repedés azt mutatja meg, hol kell először világosságot 
gyújtani. 
 
 

 

7 



 

1. A világ amely még egyben lélegzett 
 
Volt egyszer egy világ ahol az ember nem külön élt a 
létezéstől, hanem benne, vele együtt. Nem nézte 
kívülről a természetet, nem próbálta meghódítani vagy 
birtokolni, ugyanabból a ritmusból született, amelyből a 
fák, a szelek és a vizek. Akkoriban egy anya még tudta, 
hogy a gyermekének nem magyarázatokra van 
szüksége, hanem igazodásra. Amikor a kislánya 
megérintett egy virágot a mező szélén, és megkérdezte: 
 
— Honnan tudja a világ, mikor kell kinyílni? 
 
az anya csak annyit mondott: 
 
— Onnan, hogy érzi. 
 
Ez a világ még értette ezt a mondatot. Értette, mert az 
érzés nem volt gyanús és a jelenléthez nem kellett 
bizonyítani semmit. A természet ciklusai és az ember 
belső mozdulatai ugyanabból a mély, lassú ütemből 
fakadtak. A létezés két oldala a női és a férfi princípium, 
nem egymástól elkülönített erők voltak, hanem két 
tenyér, amely ugyanazt a fényt tartotta. 
 
Az ősi kultúrák még nem választották külön a világ 
külsejét és belső rendjét. Eleusziszban, amikor Démétér 
fáklyákkal járta a földeket, hogy megtalálja a lányát az 
emberek nem egy távoli isten történetét látták, hanem a 
természet saját lélegzetvételét. A tél nem hiány volt, 
csak visszavonulás a tavasz nem jutalom, hanem

8 



 

szükségszerű visszatérés. A papnők nem tanítottak 
semmit, csak jelen voltak abban a ritmusban, amelyben 
az élet körforgása a földből a lélekig ért. 
 
Ugyanebből az ősi rendből mesélt Inanna története is, 
aki hét kapun át ereszkedett alá az alvilágba. Minden 
kapunál letett magáról valamit, koronát, ékszert, ruhát, 
hatalmat. A világ akkor még tudta, hogy az ember is így 
megy át a saját mélységein, rétegenként, csendben, 
amíg végül megérti, hogy a sötétség nem ellenség, 
hanem átalakulás. A női princípium nem félt lemenni 
oda, amit ma léleknek nevezünk, mert tudta, hogy a 
visszatérés ereje onnan jön. 
 
A holdciklus rendje és a víz áramlása mind ugyanarról 
beszélt, hogy az élet nem vonal, hanem ritmus. Egy 
papnő, aki éjszaka egy hegytetőn állt, nem a csillagokat 
figyelte, hanem azt az összhangot, amelyben a világ 
belső és külső mozdulatai egyetlen ütembe 
rendeződtek. Akkoriban ez nem volt különleges 
képesség. A különös az lett volna, ha valaki nem figyel 
oda. 
 
Ebben a világban a női princípium a létezés szövete 
volt, belső tudás, intuíció, ritmusérzék, kapcsolódás és 
csendes jelenlét. Mindez nem különült el egymástól, 
nem vált szerepekké vagy kategóriákká, úgy működött 
együtt, mint a víz és a fény. A férfi princípium 
ugyanennek a rendnek adott tartást, irányt és fókuszt. 
Nem uralomban, nem hierarchiában, hanem együtt 
mozdulásban. A két minőség nem versenyzett  

9 



 

egymással, kiegészítették egymást, mint a kör két fele, 
amely csak együtt teljes. 
 
Az emberek akkor még nem akarták meghódítani a 
természetet, mert nem érezték magukat fölötte. Érezték 
magukat benne. A gyermekek ösztönösen értették a 
szelet a föld illatát eső előtt az állatok mozdulatait.  
A felnőttek nem keresték „a helyüket a világban”, mert 
nem váltak el tőle. A világ volt a helyük. 
 
Ez volt az a világ, amely még egyben lélegzett. 
A világ, ahol a kör zárt volt, és a minőségek nem 
különültek el egymástól. 
A világ, ahol az ember nem félt attól, ami belül 
megszólal. 
 
Elég volt egyetlen félelem ahhoz, hogy ezt a kört 
kettévágja. 
 
 

 

10 



 

2. A törés születése 
 
A történelem nem akkor szakadt el, amikor birodalmak 
omlottak össze, vagy amikor új törvények léptek életbe. 
A törés sokkal korábban érkezett és sokkal 
csendesebben. Nem volt benne sem dráma, sem 
látványos fordulat. Inkább egy lassan finomodó, alig 
észrevehető repedés, amely először csak a mítoszok 
mélyén mozdult meg, aztán a törvények szavaiban, 
végül pedig az ember belső beszédében. 
 
Az ősi világ még egyben lélegzett. A férfi és a nő két 
mozdulata volt ugyanannak a ritmusnak. A női 
princípium nem volt gyanús a belső érzékelés nem 
számított „túl soknak” a gyengéd jelenlét nem jelentett 
veszélyt. A férfi tartása nem félelemből született a nő 
ereje nem csorbult szégyen által. A rend nem 
hierarchiából állt össze, hanem együtt-létből. A hold 
váltakozása a víz áramlása a tél türelme ugyanazt a 
mély lélegzést hordozta. 
 
Aztán valami lassan megváltozott. Egy fiú – még 
gyermek, még nyitott, még tele mindazzal, amit a világ 
később elhallgattat benne – egyszer csak azt hallotta: 
 
„Ami benned lágy, arra vigyázz. Azt rejtsd el.” 
 
A mondat nem fenyegetésként érkezett. Sokkal 
alattomosabban. Azok mondták, akik maguk sem 
értették már a saját belső rezdüléseiket. Nem rosszat 
akartak. Csak féltek attól, ami bennük is  

11 



 

megkérdőjeleződött. A fiú pedig engedelmes volt. A lágy 
része lassan visszahúzódott és születni kezdett benne 
valami, amit ma úgy nevezünk: a férfi némasága. 
 
A félelem tehát előbb érkezett, mint a törvény. 
 
A mítoszok ezt jobban tudták, mint a krónikák.  
A mezopotámiai történetben, ahol Marduk legyőzi 
Tiamatot, nem egyszerű győzelem történik. A férfi alak 
nem csak harcol, szétvágja a női őselvet, feldarabolja, 
testéből épít új világot. A rend így nem a harmónia 
rendje lesz, hanem egy félelemből születő, uralomra 
épített struktúra. Az a minőség, amely valaha a 
kozmosz egyik oldala volt a mély, áramló, sötét, teremtő 
erő „káosznak” neveződik át, hogy a megcsonkítása 
indokoltnak tűnjön. 
 
Ettől kezdve a világ rendje nem együtt-létből születik, 
hanem egyetlen pólus uralmából. 
 
Nem sokkal később ugyanez történik a vallások 
felszínén is. A héber hagyományban Aséra még ott áll 
Jahve mellett a termékenység az élet körforgásának és 
a bölcsességnek a női arca. Aztán jön a döntés 
„vágjátok ki Aséra oszlopait.” A fa eltűnik, de amit 
valójában eltávolítanak az az isteni teljesség egyik fele. 
A Szentlélek nőnemű hangja elhalkul, Sophia alakja 
háttérbe szorul és az isteni rend egyetlen nemhez 
igazodik. Az isten apa lesz, anya nélkül. 

 

12 



 

Amikor egy kultúrából eltűnik az isteni női arc a törés 
nem csak vallási szinten jelenik meg. A lélek mélyén 
történik valami a világ már nem tükrözi vissza a 
teljességet. A férfi többé nem látja meg saját belső 
lágyságát a szent történetekben. A nő nem látja meg 
saját erejét bennük és mindkét oldal félni kezd attól, ami 
valaha természetes volt. 
 
Ahogy a mítoszok és törvények átrendeződtek a 
hétköznapi életben is lassan megváltozott valami. Az 
intuíció nevetségessé vált a belső ritmus 
megbízhatatlanná a gyengédség gyanússá. A törvények 
fölé helyezték magukat annak, ami addig természet volt. 
A nők megtanultak halkabbak lenni, mert ez tűnt 
biztonságosnak. A férfiak megtanulták elrejteni az 
érzéseiket, mert azt tanították nekik: „ami lágy benned 
az gyengeség.” 
 
A repedés, amely addig kívül futott végig a világon, 
innentől belül kezdte kettévágni az embert. 
 
A nő lassan megtanulta visszafogni önmagát. Nem 
tiltakozásból, hanem öröklött automatizmusból.  
A lányaik pedig ebben nőttek fel, abban a belső 
utasításban, hogy „ne légy túl sok”. A férfi ezzel 
ellentétes utasítást kapott: „a keveset mutasd a többit 
rejtsd el”. Így született meg a modern férfi paradoxona, 
kívül kemény, belül magára zárt. 
 
Mindkét mozdulat ugyanabból az ősi félelemből nőtt ki. 
Amikor kivágták Asérát, eltűnt valami a férfiból is.

13 



 

Amikor Tiamat testét feldarabolták a világ nem a női 
princípiumot veszítette el, hanem saját teljességének 
egyik felét. A veszteség pedig mindkét oldalra ugyanúgy 
ránehezedett az egyik túl sokat érzett, a másik túl 
keveset mutatott. A távolság nőtt, nem köztük, hanem 
bennük. 
 
A repedés tehát nem a múltban történt. Ma is működik. 
Minden alkalommal, amikor valaki szégyelli a 
gyengédségét. 
Minden alkalommal, amikor egy nő kevesebbre értékeli 
magát. 
Minden alkalommal, amikor egy férfi némán viseli azt, 
amire nincs szava. 
Minden alkalommal, amikor két ember egymás felé 
fordulna, de a múlt sebei beszélnek helyettük. 
 
Ez a fejezet nem arról szól, hogyan tűnt el a női 
princípium. 
 
Arról szól, hogyan feleződött meg az ember. 
 
Amíg nem értjük meg, hogy a modern világ félelmei, 
szorongásai és kapcsolati zavarai mind ugyanannak a 
régi törésnek a visszhangjai, addig úgy fog tűnni, mintha 
új bajaink lennének. Pedig nem újak. Csak ugyanaz a 
repedés fut végig rajtunk, amely egyszer már kettévágta 
a világot. 
 
 

 

14 



 

3. A szent női arc eltűnése 
 
A történelem ritkán úgy tünteti el a lényeges dolgokat, 
hogy azt azonnal észrevennénk. Először a nyelv változik 
meg. Aztán az emlékezet. A végén pedig maga az 
idegrendszer az ember már nem úgy reagál a világra, 
ahogy régen, mert a belső térből hiányzik valami, amit a 
kultúra lassan, rétegről rétegre lekapart, mint egy 
freskóról a pigmentet. A női princípium szent arca is így 
tűnt el, hangtalanul. 
 
Egy este, fiatal lány ült az udvaron, félhomályban. 
Halkan dúdolt magának, természetesen, ösztönből, 
ahogyan a gyerekek még mernek. Amikor azonban a 
házban elhalt a felnőttek suttogása, a dallama 
belecsúszott a csendbe. Valaki rászólt: 
 
„Ne énekelj ilyen hangosan. Megijeszted az embereket.” 
 
A mondat egyszerű volt. A hatása mély. A lány nem 
értette, miért lett veszély az, ami belőle fakadt. Csak azt 
érezte, rosszul tett valamit. A hangja, amely még tele 
volt az évmilliós női örökség természetes fényével, 
hirtelen hibának tűnt. Nem tudta, hogy ez a félelem nem 
neki szólt. Hanem egy történet visszhangjának, amely 
már akkor régen zajlott, mielőtt ő megszületett. 
 

 

15 



 

A világ először attól kezdett félni, hogy a nő hangja „túl 
sok”. Túl tiszta. Túl önálló. A nő nemcsak életet adott, 
értette az élet ritmusát és az értés olyan erő, amelyet 
nem lehetett irányítani. A kultúra ezért inkább átírta ezt 
az erőt, hogy kezelhető legyen. Az első ilyen átírás Lilith 
története volt. Ő nem engedelmességből, hanem 
szabadságból létezett.  
Nem azért volt erős, mert harcolt, hanem mert nem félt 
önmagától. Ez volt a botrány. A mítosz ezért inkább 
démonná formálta, hogy a szabadság ne maradhasson 
követhető példa. Lilith története nem arról szól, ki volt ő. 
Arról szól, mitől félt a világ. 
 
Mária Magdolna átformálása még alattomosabb 
mechanizmust mutat. A valóságban tanú, tanító.  
A jelenlét és a bölcsesség ritka egységének hordozója 
volt. A hagyomány mégis kettévágta a szelídséget 
megtarthatta, de a tekintélyt elvették tőle. Így lett belőle 
bűnbánó nő, nem azért, mert az volt, hanem mert így 
már nem jelentett ontológiai fenyegetést. Magdolna 
megcsonkítva maradt jelen. Az ember ezáltal elvesztette 
a női tanítói minőséget, amely hidat épített ég és föld 
között. 
 
Sophia és Barbelo eltűnése csendesebb volt. Ők nem 
lázadók, nem bűnbánók, nem történelmi alakok, 
ősminőségek. A teremtés női mélységének archetipikus 
formái. A gondolat, hogy a világ teljességének egyik 
oldala női természetű bölcsességből fakad, egy idő után 
kényelmetlenné vált. Nem üldözték őket. Egyszerűen

16 



 

elnémultak a szövegekben. A felejtés lassú és 
kíméletlen, nem hagy sebet, csak ürességet. 
 
A boszorkányüldözések idejére a felejtés már nem volt 
elég. Ott egy kollektív pánik tört felszínre, félelem attól, 
amit az emberek már nem értettek önmagukban.  
A gyógyítók, bábák, javasasszonyok nem voltak 
veszélyesebbek, mint korábban. Csak a világ lett 
törékenyebb. A női tudás a test ritmusa a természet 
ciklusainak ismerete a gyógyítás intuitív művészete, már 
nem fért bele egy olyan rendbe, amely a kontrollra épült. 
A boszorkány nem létezett. A projekció igen az ember 
saját elfojtott félelmét vetítette ki arra, amit el akart 
pusztítani. 
 
Amire egykor szentként tekintettek, azt a történelem 
gyanúvá torzította. A belső látást hisztériának az 
intuíciót babonának a női jelenlét ritmusát 
rendbontásnak nevezte. Ezzel nem a nőt csonkította 
meg, hanem az embert. A férfi elvesztette az érzelmi 
iránytűjét. A nő elvesztette a hangját, amely az élet 
ritmusára emlékeztette. Mindkettő fél maradt. 
 
Nem a női princípiumot vették el – az embert vágták 
félbe. 
 
Nem vádirat. 
Tükör. 
 
A világ akkor kezdett sötétedni, amikor a női arcot 
eltörölték és akkor kezd majd gyógyulni, amikor a hiány 

17 



 

formája újra kirajzolódik, előbb csendben, aztán 
kimondva, végül megélve.  

18 



 

4. Az öröklődő repedés – Amikor a törés 
beköltözik a családokba 
 
A történelem nagy törései soha nem ott folytatódnak, 
ahol elkezdődtek. A mítoszokban még világok repednek 
szét, de mire a törés eléri az ember lelkét, már nem 
látványos. Otthoni csenddé válik, egy félrenézéssé, egy 
mondattá, amelyet senki sem ellenőrzött, mégis 
mindenki használ. A civilizáció repedése így költözik be 
a családokba. Így válik a múlt személyessé, akkor is, ha 
senki nem akarta továbbadni. 
 
Az első örökség a legtöbb otthonban nem tárgy és nem 
elv, hanem egy hangulat az a finom, kimondatlan 
szabály, amely meghatározza, mekkora helye lehet a 
léleknek. A gyerekek ezt hamarabb megtanulják, mint a 
beszédet. A levegőből. Az anyjuk visszafojtott sóhajából 
az apjuk fáradt hallgatásából a kettő között lebegő üres 
térből. A gyerek nem szavakat másol, hanem 
rezgéseket azt, ahogyan a család bánik az érzéssel. 
 
Ha egy kultúra évszázadokon át szégyenre építette a 
női hang visszavonását, akkor az a szégyen nem tűnik 
el attól, hogy a könyvek megváltoznak. Átcsúszik a 
mozdulatokba. Beleköltözik a lányok tekintetébe. Így 
öröklődik tovább az ősi üzenet: a nő akkor szerethető, 
ha nem túl sok, ha alkalmazkodik, ha csendben marad. 
A megfelelés így nemcsak viselkedés lett, identitás.

19 



 

Sok lány azt hitte, ilyen alkat, miközben valójában egy 
régi félelem él tovább benne. 
 
A fiúknál ugyanennek a repedésnek más arca jelent 
meg. Ők nem a halkságot tanulták, hanem a hallgatást. 
Egy olyan kultúrában, ahol a férfiaknak évszázadokig 
azt tanították, hogy az érzelem veszteség a némaság 
lassan normává vált. A harcos és a hallgató szerepe 
egymásba csúszott és a fiú úgy érezte, amit kimond, azt 
elveszíti. Így vált a némaság páncéllá, amely kívül 
erősnek látszik, belül azonban egy lassan növekvő, 
feldolgozatlan magányt rejt. 
 
A szülők nem rosszindulatból adják tovább ezeket a 
mintákat. Azért mert túléltek velük. A hagyomány 
ilyenkor úgy működik, mint egy régi viaszpecsét, újra és 
újra megolvad ugyanarra a mintára, majd megszilárdul. 
Ha egy nő soha nem tanulhatta meg, hogy értékes a 
saját hangja, nem tudja megtanítani ezt a lányának.  
Ha egy férfinak soha nem engedték meg, hogy sírjon, 
nem fogja tudni megtanítani a fiának, hogyan kell érezni.  
A generációk nem a jót adják tovább, hanem azt, 
amihez alkalmazkodniuk kellett. 
 
Így találkozik össze a mítosz és a modern család.  
A törés, amely valaha a női princípium eltörlésével 
kezdődött, ma már nem templomokban él, hanem 
mondatokban. Amikor egy anya azt mondja a lányának: 
„ne légy túl érzékeny”, egy ősi félelem szólal meg 
benne. Amikor egy apa azt mondja a fiának: „ne sírj”, 
nem saját döntést közöl, hanem egy régi férfiszerep

20 



 

kattan a helyére. A gyerek pedig azt hiszi, hogy ez a 
világ rendje, hogy az érzéseknek kevés hely jut, hogy a 
csend biztonság. 
 
A repedés ma már nem kívül fut végig a világon, hanem 
belül, családokon, lelkeken, generációkon át és csak 
akkor kezd gyógyulni, amikor valaki először nem teszi 
tovább. Amikor egy nő úgy dönt, hogy hallani lehet. 
Amikor egy férfi úgy dönt, hogy érezni fog. Amikor egy 
gyerek először látja az otthon nem a csend helye, 
hanem a lélek tere. 
 
A mítoszok csak addig tűnnek távolinak, amíg fel nem 
ismerjük őket a saját életünkben. Innen kezdve már nem 
történetek, tükrök. A gyógyulás sem ott történik, ahol a 
törés keletkezett. Hanem ott, ahol valaki végre meg meri 
élni azt, aminek eddig nem jutott hely. 
 
Amikor először elég helyet adunk a léleknek és hagyjuk, 
hogy legyen hangja. 
 
 

 

21 



 

5. A nő lelki sebe 
 
Volt egy nő, aki a konyhában állt és bocsánatot kért. 
Nem hibázott. Nem ártott senkinek. Mindössze 
kimondta, hogy fáradt. A mondat még ott rezgett a 
levegőben, de ő már vissza is vonta, elkenve, 
megnyugtatva, csillapítva, mintha a saját érzése is túl 
nagy zaj lenne mások számára. A mozdulat hétköznapi 
volt, mégis mély a nő létezést élt meg, és reflexből 
cselekvéssé zsugorította, mintha a puszta jelenléte is 
magyarázatra szorulna. 
 
A világ tele van nőkkel, akik bocsánatot kérnek azért, 
mert élnek, mert éreznek, mert valami megérinti őket. 
Nem drámából, hanem reflexből. Mintha a lélek finom 
mozdulatai teherként jelennének meg, nem pedig annak 
jeleként, hogy bennük még történik valami. A női lélek 
sebe nem látványos. Nem omlik össze, nem kiált, nem 
követel figyelmet. Inkább olyan, mint egy szikla, 
amelyen generációk finom esői csiszoltak végig, nem 
veszi észre, mikor kopott el a felülete, csak azt, hogy 
már nem ragyog úgy, mint régen. 
 
A világ sokáig tanította a nőt arra, hogy az intuíciója 
csak játék a belső hangja csak érzékenység az érzelmei 
túlzás és ha valamit sokáig kinevetnek, az egyszer csak 
elhalkul. Így veszítette el a nő nemcsak a hangját, 
hanem — ami még fájdalmasabb — a saját belső 
iránytűjébe vetett bizalmat. Nem azért, mert elvették 
tőle. Hanem mert megtanulta, hogy úgysem hisznek 
neki.  

22 



 

Ez a seb azonban nem a modern korból származik. Már 
az ősi mítoszokban is jelen volt a mozdulat, amikor a nő 
belső tudását megkérdőjelezték. Démétér és 
Persephoné története nem csak az alvilágról szól, 
hanem arról a fájdalomról, amikor az anya nem tudja 
megvédeni a lányát attól, amit a világ erőnek nevez.  
Az elrablás nem csupán egy mítosz dramaturgiája, 
hanem archetípus. A női lét egyik legmélyebb 
tapasztalata, amikor a világ úgy dönt helyette, hogy mire 
van joga. A lány pedig ettől a pillanattól kezdve nem a 
saját belső ritmusa szerint él, hanem egy kényszerű tél 
rendjéhez alkalmazkodva. Az anya fájdalma a lány 
csendje és a kettejük között feszülő tehetetlenség 
generációkon át öröklődött tovább. 
 
A testben külön seb nyílt. A szégyen, amely valaha 
külső hatalmi eszköz volt, idővel reflexszé vált, belső 
automatizmussá, amely akkor lép működésbe, amikor a 
nő megmutatná magát. A modern világ hangosan 
hirdeti: „Szeresd önmagad!”, miközben csendben azt 
súgja: „Akkor vagy értékes, ha megfelelsz.” Így alakult ki 
az örök kettősség a nő egyszerre akar láthatóvá válni és 
eltűnni. Vágyik arra, hogy észrevegyék és retteg attól, 
hogy bántják. 
 
A test így vált otthon helyett tükörré. Nem a lélek ruhája, 
hanem felület, amelyet igazgatni kell, hogy a világ elbírja 
a tekintetével és ez a tükör soha nem a nő saját szemét 
tükrözte, hanem generációk férfitekintetét, amely az idők 
során normává merevedett. Amit egykor szentként 
kezeltek a ciklus ritmusát, a test bölcsességét,  

23 



 

a gyógyítás tudását, lassan gyanússá vált, majd 
veszélyessé. A boszorkányüldözések nem a mágiáról 
szóltak. Hanem arról a félelemről, amelyet a társadalom 
már nem tudott önmagában elviselni. A gyógyítók, 
bábák, javasasszonyok nem voltak többé 
fenyegetőbbek, mint azelőtt, csak a világ lett 
törékenyebb. A női tudás már nem fért bele egy olyan 
rendbe, amely a kontrollra épült. A nőt nem az ereje 
miatt büntették, hanem azért, mert az ereje nem volt 
kontrollálható. 
 
A legmélyebb seb azonban nem a testben, hanem az 
önbecsülés mélyrétegében nyílik. Ott, ahol a nő 
megtanulta összekapcsolni a szeretetet a 
hasznossággal. Azt, hogy akkor szerethető, ha ad, ha 
alkalmazkodik, ha gondoskodik, ha csendben marad.  
A szeretet így sok nő számára nem öröm lett, hanem 
feladat. A biztonság pedig nem belül született, hanem 
mások reakcióin keresztül, ha környezete jól volt vele, 
akkor ő is jól érezte magát. Ez lett a belső egyensúly 
hibás logikája. 
 
Ez a logika abban a pillanatban omlik össze, amikor a 
nő egyszer csak önmagáért szeretne jelen lenni, nem a 
szerepeiért. Amikor a létezés először nagyobb teret kér, 
mint amit a szerepek engednének. A védekezés ekkor 
finommá válik. A csend lesz az első pajzs. A visszavont 
mondatok a lenyelt érzések a gyors megnyugtatások: 
„nem baj”, „nem fontos”, „jó lesz így is”. A világ sokáig 
azt hitte a nő csendje természet. Valójában 
következmény. A lélek ahhoz alkalmazkodik,  

24 



 

amiből túl sok volt a kinevetésből a megkérdőjelezésből, 
abból, hogy a női jelenlétet túlzónak vagy veszélyesnek 
mondták. 
 
Így lett a csend nem békesség, hanem páncél, vékony, 
szinte átlátszó, mégis elég ahhoz, hogy megvédje azt, 
ami törékeny. 
 
A nő lelki sebe tehát nem abból ered, amit ő rontott el. 
Hanem abból, amit évszázadokon át tanítottak neki, 
hogy önmaga csak akkor biztonságos, ha keveset 
mutat. A világ pedig sokszor még ma is így tartaná őt 
biztonságban, ha halk marad, kedves marad, nem kér 
túl sokat. 
 
Csakhogy a gyógyulás éppen az ellenkezője. Nem 
kevesebbet kér, visszaveszi azt, ami mindig is az övé 
volt a hangját a jelenlétét a belső iránytűjét. Talán itt 
kezdődik a valódi fordulat. Amikor a nő először nem kér 
bocsánatot azért, hogy érez. Amikor nem halkítja le a 
saját hangját azért, hogy mások kényelmesen éljenek 
mellette. Amikor a csend nem védelem többé, hanem 
tér, hely a lélek számára. 
 
Amikor egyszer csak felismeri, amit egy életig túl soknak 
hittek az nem volt túl sok. Hanem pontosan elég a 
létezés eredeti rendje szerint. 
 
 

 

25 



 

6. A férfi lelki sebe 
 
Volt egy fiú, aki egy nyári délután leesett a bicikliről.  
A térde felhorzsolódott a por rátapadt a sebre, de nem 
ez fájt igazán. Hanem az a mondat, amely gyorsabban 
érkezett, mint a könny: „Ne sírj. Légy férfi.” Ott állt a 
napon, még alig tízévesen és máris megtanulta, hogy 
amit érez, azt nem mutathatja ki. A könny egy pillanatra 
felcsillant a szeme sarkában, aztán visszatáncolt, 
mintha valaki belül elzárta volna a csapot. Abban a 
másodpercben kezdődött el az, amit a történelem 
valójában évszázadokkal korábban indított el a férfi 
érzelmi önazonosságának lassú, csendes amputációja. 
 
A férfiak sebe nem látványos. Nem kiabál, nem látni 
rajta vért és nem hagy heget a bőrön. Sokkal inkább 
olyan, mint egy évszázadok alatt épített belső fal, 
amelyhez minden generáció hozzátette a maga tégláját, 
egy legyintéssel, egy félmondattal, egy lesajnáló 
mosollyal, amely azt üzente, egy férfi ne legyen gyenge, 
ne remegjen, ne kérdezzen, ne bizonytalanodjon el. Így 
lett a férfilélekből egy olyan tér, ahol a kimondott érzés 
szinte idegen nyelvnek számít. A társadalom hosszú 
időn át azt suttogta a férfiaknak, hogy akkor értékesek, 
ha bírják, akkor tisztelhetők, ha hallgatnak, akkor 
„igaziak”, ha semmi nem rendíti meg őket. Innen ered a 
modern férfi paradoxona: kívül erős, belül sokszor 
magára hagyott. 
 
Pedig az ősi férfiarchetípus nem ilyen volt. Az ókori 
mítoszok férfihősei Orpheusz, Ozirisz, Dumuzi,  

26 



 

nem csupán harcosok voltak, hanem érzékelő, lírai, 
jelenléttel teli lények. A férfi princípium eredeti 
természete nem rideg, nem kőkemény, nem zárkózott.  
A tartás mellé mindig is tartozott érzékelés a stabilitás 
mellé sebezhetőség az erő mellé megélés. A repedés 
ott keletkezett, ahol az egyik pólust megtartottuk a 
másikat pedig kivettük a kezéből. A jungi animus két 
része, tartás és érzékelés, kettévált. A tartást 
meghagyták az érzékelést elvették. Így lett a férfi belső 
világából fél lélek, iránytű, amely mutat ugyan valamit, 
de már nem tudja, mit érez közben. 
 
A némaság közben nem döntéssé vált, hanem 
reflexszé. A férfiak nem azért hallgatnak, mert nem 
akarnak beszélni, hanem mert úgy tanulták a némaság 
a méltóság testvére. A kimondott félelem szégyen. A 
sírás határát átlépni bűn. Annyira mélyen rögzült ez a 
szabályrendszer, hogy mire férfivá érnek, már nem 
tudják, hol végződik a védekezés és hol kezdődne az 
igazi önkifejezés. Így aztán sok férfi már nem megéli az 
érzéseit, hanem reagál rájuk. A düh az agresszió a 
visszahúzódás a túlzott humor a cinizmus a 
teljesítménykényszer mind ugyanannak a sebnek 
különböző maszkjai. Ha nem sírhat, akkor feszültté 
válik. Ha nem vallhatja be, hogy fél, akkor támad. Ha 
nem lehet gyenge, akkor túlkompenzál. Ha nem kérhet 
segítséget, akkor még jobban beleszorul a szerepbe: 
„mindent bírok”. 
 
Valóban a modern kor még tovább mélyítette ezt a 
sebet. A nagyvárosok a gyárak a munkaidő ritmusa a

27 



 

férfit teljesítményre szűkítette. A századforduló ipari 
világa nem a férfit akarta, hanem a munkást. A belső 
életnek nem volt helye szirénák, normák, futószalagok, 
határidők között. A férfi ereje így lassan nem belső 
tartásból, hanem feladatból állt össze. A munka 
menedék lett a feladat identitás a teljesítmény 
önértékelés. Innen ered az a halkan jelentkező üresség, 
amely sok férfi életében máig jelen van, nem az 
érzelmek hiánya, hanem a kimondatlan érzések túlzott 
mennyisége okozza. 
 
A férfi lelki sebe tehát nem az érzelemnélküliség, hanem 
a túl sok eltemetett érzelem. Elismerés, amely sosem 
érkezett meg. Fájdalom, amelyet senki nem hallgatott 
meg. Feszültség, amelyre a társadalom azt mondta: 
„normális”. A férfi princípium eredeti természete 
azonban nem ilyen volt. Nem hideg, nem kőből faragott, 
nem ridegen feszülő. A tartás valójában belső stabilitás, 
nem bezárkózás. A férfi princípiumban ott él a nyitottság 
az őszinte jelenlét az a fajta csendes mélység, amely a 
világot nem uralni, hanem érteni akarja. 
 
A gyógyulás ott kezdődik, ahol a férfi először engedi 
meg magának, hogy érezzen. Ahol a némaság már nem 
burok, hanem döntés. Ahol a harag mögött felismeri a 
régi félelmet a visszahúzódás mögött a sérülést a túlzott 
keménység mögött a vágyódást. Ott kezd visszatérni a 
saját szívéhez, ahol először mondja ki — akár csak 
magának — hogy a világ félreértette az erőt. Hogy az 
erő nem a fal, hanem az ajtó.  

28 



 

Nem a keménység, hanem a jelenlét. Nem az érzelmek 
hiánya, hanem azok felvállalása. 
 
Mert a férfi ereje nem akkor teljes, amikor nem látszik, 
hogy fáj. 
Hanem amikor tudja, megmutathatja. 
Ettől nem lesz kevesebb, csak végre egész. 
 
 

 

29 



 

7. A modern kapcsolatok rejtett drámája 
 
A legtöbb kapcsolat nem ott törik el, ahol látszik.  
A felszínen viták, félreértések, rossz mondatok és 
elkapkodott gesztusok jelennek meg, de a törés nem ott 
születik, ahol kimondódik. Sokkal régebben, mélyebben 
kezdődik. Két ember találkozik, akik nemcsak saját 
jelenüket hozzák magukkal, hanem mindazt, amit 
generációk óta örököltek. Így lesz a szerelem első 
pillantásra két ember története, valójában azonban két 
seb párbeszéde. 
 
A nő a kapcsolatok mélyén legtöbbször egyetlen ősi 
félelmet hordoz az elhagyástól való rettegést. Nem 
azért, mert gyenge vagy bizonytalan volna, hanem mert 
az a kultúra, amelyből érkezik, évszázadokon át azt 
tanította neki a szeretet nem biztos. A biztonság nem 
garantált. A női hangnak sokszor nem volt súlya a női 
érzésnek nem volt tere. A történelem azt suttogta a 
nőnek, akkor maradnak mellette, ha megfelel. Ha 
kedves. Ha halk. Ha nem terheli a másikat a saját 
lelkének mélységeivel. Így vált a nő félelme nem 
személyes bizonytalansággá, hanem egy ősi reflexszé:  
 
„ha megmutatom magam, elveszítem azt, akit szeretek.” 
 
A férfi félelme más alakot ölt, de ugyanabból a 
törésvonalból ered. Ő nem attól fél, hogy elhagyják, 
hanem attól, hogy beengedjen valakit. A férfit 
évszázadokon át arra nevelték, hogy az érzés veszély. 
A megnyílás gyengeség. A sebezhetőség szégyen. 

30 



 

A történelem azt súgta neki: aki beenged, az veszíthet. 
Így tanult meg védekezni azzal, hogy távol tartja azt, akit 
a legjobban szeret. A férfi félelme tehát nem hidegség, 
hanem védelem. Attól tart, hogy ha valaki belát a falak 
mögé, meglátja azt az érzékeny, törékeny részt, amelyet 
ő maga sem ismer igazán. 
 
Amikor ez a két félelem találkozik, egy láthatatlan 
dinamika indul el. A nő közelebb lép, mert számára a 
szeretet a biztonság keresése. A férfi hátrébb lép, mert 
számára a szeretet a veszély lehetősége. A nő azt érzi, 
távolodnak tőle. A férfi azt érzi, túl közel jönnek hozzá. 
Két ember ugyanabban a térben áll és mégis másként 
érzékeli ugyanazt a mozdulatot a nő vágyat, a férfi 
fenyegetést. Így kezdődik el az a spirál, amelyet a 
modern kapcsolatok újra és újra bejárnak. 
 
A nő nem azért kapaszkodik, mert birtokolni akar, 
hanem mert szeretne biztonságban lenni. A férfi nem 
azért húzódik vissza, mert nem szeret, hanem mert nem 
tanulta meg, hogy a közelség nem a gyengeség tere, 
hanem egy mélyebb férfierő kezdete. A két seb egymást 
aktiválja a nő félelme kihozza a férfi visszahúzódását a 
férfi visszahúzódása pedig felerősíti a nő félelmét. Ezt a 
táncot nem ők koreografálják, hanem a bennük élő múlt. 
 
A kötődési minták nem modern pszichológiai fogalmak, 
hanem ősi szerkezetek. Az a nő, aki retteg az 
elhagyástól, olyan generációkból jön, ahol a női érték 
feltételes volt. Az a férfi, aki fél a beengedéstől, olyan 
múltból érkezik, ahol az érzelem megélését kiszakították

31 



 

a férfi identitásából. A modern kapcsolatok rejtett 
drámája tehát nem két ember hibájából fakad. Sokkal 
inkább abból, hogy két történelmi örökség próbál 
ugyanabban a jelenben együtt élni. 
 
Ezért ismétlődnek a minták újra meg újra. Nem a 
szeretet hiánya miatt, nem éretlenségből, nem 
akaratgyengeségből, hanem mert a sebek mélyebbek, 
mint amit a tudat felismer. Az ember gyakran azt hiszi, 
saját döntései irányítják a kapcsolatait. A valóság, 
sokszor a múlt dönt helyette. A nő a félelme miatt 
kérdez többet. A férfi a félelme miatt mond kevesebbet. 
A nő közel jön, mert fél. A férfi távolodik, mert fél. Két 
mozdulat, két félelem és mégis ugyanaz az üzenet: 
„kérlek, ne bánts”. 
 
Mégis, ennek a találkozásnak van egy mélyen emberi 
szépsége. Mert a két seb ugyanarra vágyik, hogy 
egyszer valaki úgy maradjon mellette, hogy nem kell 
félnie, hogy legyen egy tér, ahol a nő nem azért hallgat, 
mert fél, és a férfi nem azért némul el, mert nem mer. 
Legyen egy pillanat, ahol két lélek nem egymás ellen 
küzd, hanem egymás mellett megnyugszik. 
 
Itt látszik igazán: a kapcsolatok mélyén nem hibák 
vannak, hanem sebek. Nem rossz szándékok, hanem 
örökségek. Nem két ember áll egymással szemben, 
hanem két múlt próbál jelenként működni és amikor ez 
tudatossá válik a harag együttérzéssé a vád megértéssé 
a távolság lassú közeledéssé alakul.  

32 



 

A seb gyógyulni akar. 
A kérdés már csak az: 
van-e bennünk annyi csend, hogy meghalljuk? 
 
 

 

33 



 

8. A modern világ, a trauma új arcokat növeszt 
 
A modern világ első pillantásra úgy tűnik, mintha 
egészen új lenne: fényesebb, gyorsabb, szabadabb. 
Mintha az ember végre levetette volna mindazt, amit a 
múlt rárakott, de ha lehalkítjuk a zajt és egy pillanatra 
magunkra maradunk, feltűnik valami különösen ismerős. 
A modern világ nem új történetet él, csak új nyelvet 
adott ugyanannak a repedésnek, amely évezredekkel 
ezelőtt keletkezett az emberben. A felszín mozog, de a 
mély ugyanaz maradt. 
 
Egy nő ül a telefonja felett. Csak pár másodpercre 
görget, mégis úgy érzi, mintha valaki láthatatlanul 
méricskélné. Minden kép tökéletesebb, minden test 
feszesebb, minden élet rendezettebb, mint az övé. Nem 
fáj, csak valahol mélyen elmozdul benne valami, mintha 
egy ősi parancs éledne újra: „Legyél olyan, mint ők.”  
A szégyen ma nem korbács formájában érkezik, hanem 
fények, szűrők és mosolyok mögé rejtve. A női 
princípium ma is háttérben marad, csak nem vallási, 
hanem gazdasági nyelven. A női test nem szent tér 
többé, hanem valuta, kattintást, figyelmet, eladást és 
identitást termel. Az algoritmus lett az új pap a szépség 
lett az új liturgia. 
 
A férfi másképp eset szét. 
Neki nem a teste vált piaccá, hanem a teljesítménye.  
A régi mondat „a férfi nem sír”, ma vállalati politikaként 
tér vissza: gyors legyél, hatékony, stabil, csendes. 

34 



 

Az érzelmek kirekesztése ma már nem szégyen, 
hanem, elvárt funkcionalitás. A modern férfi identitása 
lassan egyetlen mutatóra szűkül: mennyit bír ki.  
A némaság ma elegánsan van csomagolva, de 
ugyanúgy öl, mint régen: belül. E közben a másik 
szélsőség is megjelent az érzelmi túlcsordulás, az 
önmagába záruló érzékenység, amely mögött ugyanaz 
az elvágott belső iránytű áll. A férfi ma vagy túl kemény, 
vagy túl puha, mert a közép régóta nem biztonságos. 
 
Közben a közösségek porrá estek. A világ tele van 
kommunikációval, mégis egyre ritkábbak a találkozások. 
A családok egymás mellett élnek, de ritkán együtt.  
A barátságok képernyőkön léteznek, nem a térben. 
Régen az emberek a tűz köré gyűltek, ma a fény forrása 
hideg és érintés nélküli. 
 
A modern ember hangos közegben keresi a csendet és 
túl sok információ közt próbálja meghallani a saját 
hangját. A modern szorongás nem abból fakad, hogy 
több a probléma, hanem abból, hogy kevesebb a tér.  
A lélek már nem tud visszavonulni, nem tud pihenni, 
nem tud regenerálódni. A digitális zaj lassan kimossa az 
érzelmek finom rezdüléseit és az ember megtanul „nem 
érezni”, mert az érzés túl sok lenne. 
 
Közben egy új polaritás is felépült a wok és a gender 
szélsőségek az ősi trauma két új arca lettek. Az egyik 
minden határt eltörölne a másik minden határt 
megszilárdítana. Az egyik a testet oldaná fel a másik a 
szerepeket betonozná be. A kettő együtt nem  

35 



 

felszabadít, hanem újraírja ugyanazt a félelmet az 
ember fél önmaga természetességétől. A vita nem a 
nemekről szól, hanem arról, hogy a világ még mindig 
nem tudja elviselni a teljességet. 
 
A modern fények mögött tehát ugyanaz a sötét réteg 
mozog, mint az ősi mítoszok idején. A repedés nem tűnt 
el, csak új arcot növesztett. A női test tárgyiasítása 
ugyanabból a gyökérből ered, mint a női lélek egykori 
elnémítása. A férfi teljesítménykultusza ugyanabból a 
félelemből születik, amely évezredek óta tiltja neki a 
gyengeséget. A közösségek szétesése ugyanannak a 
hiánynak a következménye az ember nem meri 
megmutatni azt, aki. A szorongás pedig nem más, mint 
modern nyelvre fordított ősi félelem:  
„Ha látnának, talán nem szeretnének.” 
 
A modern világ nem új sebet ejtett, 
csak új maszkot adott ugyanarra a régi repedésre. 
Amíg az ember ezt a maszkot próbálja magyarázni, 
szépíteni vagy követni, addig nem fogja látni, mi van 
alatta. 
 
Mindez nem vigasztal. 
Csak tükröt tart. 
Mert a modern világ legnagyobb illúziója az, hogy új. 
Miközben csak visszhangozza azt, amit mindig is 
hordozott: a kettévágott ember történetét. 
 
Amíg ezt nem ismerjük fel, addig a világ új és új neveket 
fog adni ugyanannak a sebnek.  

36 



 

A kérdés már nem az, milyen arcot ölt a trauma 
legközelebb, hanem az, hogy mi mikor vesszük le végre 
a sajátunkat. 
 
 

 

37 



 

9. A női tér helyreállítása 
 
A női tér nem születik meg magától. Nem azért, mert a 
nők ne hordoznák magukban, hanem mert generációk 
óta megtanulták visszahúzni azt, ami bennük a legősibb 
a belső érzékelést a csendből fakadó tudást, azt a fajta 
finom jelenlétet, amely nem bizonyítani akar, hanem 
látni. A világ sokáig azt sugallta, hogy ez a tudás 
„kevesebb”, „bizonytalan”, „irracionális”. Így a női lélek 
megtanulta halkabbra venni a hangját, de a halk hang 
nem gyengébb, csak eltemetettebb. 
 
A női tér helyreállítása nem mozgalom és nem harc. 
Sokkal inkább emlékezés. Annak a visszavétele, amit a 
lélek már mindig is tudott, csak a világ nem engedte 
meg, hogy kimondódjon. Van egy pillanat, amikor egy nő 
először hallja meg újra a saját belső hangját, olyankor a 
szíve nem forradalmat csinál, csak visszatér 
önmagához. Ahhoz az intuitív tudáshoz, amely 
generációk alatt sem tűnt el, csak mélyre húzódott. 
Minden nő ismeri ezt a pillanatot, még ha nem is nevezi 
nevén. Amikor úgy érzi:  
 
„Én ezt tudtam mindig, csak elhittem, hogy nem 
tudhatom.” 
 
Az intuíció nem misztikum, hanem az ember legősibb 
információs rendszere. A nőknél ez soha nem 
strukturálatlan érzelem, hanem pontos, testi tudás. A 
test és a lélek között futó finom rezgés. A modern világ 
épp ezt tette gyanússá, hogy amit nem lehet mérni, 

38 



 

az bizonytalan. Pedig a bizonytalanságot nem a belső 
érzések hozzák létre, hanem az önbizalom hiánya 
körülöttük. A női tér helyreállítása ennek a bizalomnak 
az újraépítése, annak a belső meggyőződésnek, hogy a 
saját érzések nem túlzások, nem hibák, nem 
gyengeségek, hanem iránytűk. 
 
A női princípium nem kizárólag női. A férfi lelkében 
ugyanúgy ott él, csak a történelem még szigorúbban 
tiltotta. A férfi intuíciója éppen olyan ősi, csak másképp 
jelenik meg. Nem szavakban, inkább csendekben.  
Nem mozdulatokban, hanem figyelemben. A férfiak ezt 
tanulták el a leghamarabb, mert a társadalom a 
csendjüket tartotta erénynek. Így az a belső érzékelés, 
amely a nőknél halksággá vált a férfiaknál némasággá. 
Mindkettő ugyanabból a gyökérből ered, abból, hogy az 
ember félni kezdett attól, hogy meghallja önmagát. 
 
A női princípium visszatérése ezért nem arról szól, hogy 
a nők helyet követelnek a világtól. Sokkal inkább arról, 
hogy helyet adnak maguknak és ezzel teret nyitnak a 
férfiaknak is. Mert amikor egy nő visszatalál a saját 
intuíciójához a világ nem férfiasabb vagy nőiesebb lesz, 
hanem valóságosabb. A férfi ekkor nem veszít, hanem 
megkönnyebbül. A nő nem emelkedik a férfi fölé, csak 
végre abba az állapotba lép, ahol a férfi nem rászorul, 
hanem kapcsolódni tud hozzá. A női tér helyreállítása 
tehát gyógyulási folyamat a férfi számára is, mert amit 
az egyik oldalban elhallgattattak, azt a másikban is.

39 



 

A helyreállított női tér nem kiváltság és nem előjog, 
hanem az emberi lélek egyik elveszített fele. Egy belső 
szoba, ahol nem kell magyarázni az érzéseket. 
 
Ahol egy nő nem bocsánatot kér, hanem jelen van. Ahol 
a megérzés nem nevetség tárgya, hanem döntési alap. 
Ahol az együttérzés nem gyengeség, hanem tartóerő. 
Ebben a térben a nő nem túl sok és nem túl kevés.  
Nem szerepet játszik. Nem megfelelni próbál. 
Egyszerűen csak azt mondja: „jogom van ahhoz, amit 
érzek”. Amikor ez megtörténik a férfiak is felsóhajtanak, 
mert az ő lelkükben is ott él ez a minőség, még ha eddig 
nem is volt neve. 
 
A világ nem attól gyógyul meg, hogy a nők „erősek” 
lesznek. A világ attól gyógyul meg, hogy az erő többé 
nem csak egyféle formában létezik. Hogy az erő nem a 
hangosság, hanem az igazság. Nem a dominancia, 
hanem a jelenlét. Amikor ez a minőség újra mozdulni 
kezd, valami lassan visszarendeződik. A férfiak már 
nem félnek érzékelni a nők már nem félnek kimondani. 
A két oldal újra ugyanazt az ősi teret lakja, nem mint 
ellenfelek, hanem mint kétféle érzékelés, amely mindig 
is egyetlen emberi lélek része volt. 
 
A női tér helyreállítása végül nem társadalmi cél, hanem 
személyes élmény. Egy reggel, amikor egy nő már nem 
néma reflexből kér bocsánatot. Egy pillanat, amikor egy 
férfi végre kimond valamit, amit évekig nem mert. Egy 
beszélgetés, ahol a két ember nem szerepekből szól, 
hanem belső világból. Ezek a pillanatok nem hangosak,

40 



 

de minden gyógyulás így kezdődik: csendben, egyetlen 
rezgésből. 
 
Ahogy ez a rezgés újra teret kap a lélek lassan 
emlékezni kezd arra, amit soha nem veszített el, csak 
eltemetett. A női tér helyreállítása tulajdonképpen nem 
visszatérés, hanem felismerés, hogy ami eddig 
hiánynak tűnt, valójában mindig is ott volt. Csak meg 
kellett hallani. 
 
 

 

41 



 

10. A férfi tér helyreállítása 
 
A férfi tér nem akkor omlott össze, amikor a világ 
elkezdte félreérteni a férfit. Sokkal korábban történt. 
Akkor, amikor a társadalom eldöntötte helyette, mit 
szabad éreznie és mit nem. A férfiak nem az erejüket 
veszítették el, hanem azt a teret, ahol egyáltalán 
megélhették volna, hogy emberből vannak. Generációk 
láncolták be azt a belső reflexet, hogy amit érez, azt el 
kell rejteni. Ami fáj, azt el kell hallgatni.  
Ami gyengeségnek tűnik, azt még magának sem 
szabad beismerni. A férfi tér nem kívül szűnt meg, belül 
záródott el. 
 
A legtöbb férfi nem azt tanulta meg, hogyan legyen 
erős, hanem azt, hogyan tűnjön annak. Amikor egy 
kisfiú sírni kezdett, gyakran nem a sebe vérzett a 
legjobban, hanem a mondat: „Légy férfi.” Ez volt az első 
kapu, amely bezárult benne. A könny nem szűnt meg, 
csak olyan mélyre költözött, ahonnan már nem talált 
vissza a felszínre. Így született meg az a felnőtt férfi, aki 
képes hordani a világot a vállán, de nem tudja, hová 
tegye a saját fájdalmát. Ebből a némaságból nőtt ki az a 
társadalmi félreértés, amely évszázadokon át azt hitette 
el velünk: a férfi akkor értékes, ha nem érez. 
 
A férfi érzelemhez való joga azonban nem luxus, nem 
kiváltság és nem is gyengeség. Ez az emberi integritás 
része. A férfi nem akkor válik kevesebbé, amikor érez, 
hanem amikor nem engedik, hogy megélje azt, ami 
benne van. A valódi erő nem ott kezdődik, ahol a férfi

42 



 

elnyomja magát, hanem ott, ahol képes szembenézni a 
saját belső világával anélkül, hogy összeomlásnak vagy 
veszélynek nevezné. A férfi érzelme nem fenyeget 
másokat, csak az egyedülléttől való ősi félelmet 
fenyegeti, amit belé neveltek. 
 
A férfi tér helyreállítása ezért nem arról szól, hogy 
érzékenyebb legyen. Arról szól, hogy végre visszakapja 
a jogot arra, hogy ember legyen. Hogy megélhesse a 
veszteséget a dühöt a félelmet a kételyt a vágyat a 
reményt, nem titokban, hanem jelenléttel. A férfi nem 
attól válik mélyebbé, hogy sírni tanul, hanem attól, hogy 
többé nem kell szégyellnie azt, ami ő. Amikor a férfi 
szabadon érezhet, nem válik gyengévé, belül lesz 
tartása, amelyet többé nem lehet elvenni tőle. 
 
Itt érkezünk el ahhoz a félreértéshez, amely a férfit a 
legjobban megsebezte, ahhoz a hithez, hogy a kötődés 
gyengeség. Pedig a kötődés a férfi egyik legősibb ereje. 
A férfi mindig is az volt, aki összekötött, családot, 
közösséget, történetet, hagyományt. Amikor ez a 
kötőerő meggyengült benne a világ is szétesett 
körülötte. A kötődés nem függés, nem gyengeség, 
hanem a férfi stabilitásának alapja. Az a belső mozdulat, 
amellyel felelősséget vállal, jelen marad és nem 
menekül el akkor sem, amikor a lélek nehézzé válik. 
 
A modern világ azonban ezt az erőt is félreértelmezte. A 
férfit gyakran úgy nevelték, hogy a kötődés veszteség, 
mert sebezhetővé tesz. Így lett sok férfi csendes vándor, 
erős, de gyökértelen. Az az ember, aki mindenkiért felel,

43 



 

de senki nem látja, hogy közben ő maga is tartásra 
vágyik. Amikor a férfi visszatalál a kötődéshez, nem a 
félelem, hanem a szabadság felől, akkor lassan 
visszarendeződik benne az a belső egyensúly, amelyet 
a társadalom évszázadokig tagadott el tőle. A kötődés 
nem lánc. A kötődés az a pillér, amelyen a belső 
méltósága áll. 
 
A férfi tér helyreállítása tehát nem társadalmi program. 
Ez egy visszatérés. Annak az egyszerű ténynek a 
felismerése, hogy öi is vágyik meghallgatásra, érintésre, 
bizalomra, gerincre támaszkodó együttlétre. A férfi is 
szeretne néha összeomlani anélkül, hogy attól kellene 
félnie, ezzel elveszíti a világ tiszteletét. A férfi is 
szeretné megélni, hogy valakihez tartozik, nem 
birtoklásból, hanem jelenlétből. A ö tere akkor kezd 
gyógyulni, amikor többé nem kell kifelé erősnek lennie 
ahhoz, hogy belül stabil maradjon. 
 
Egy ponton felismeri, hogy nem az volt a legnagyobb 
seb, amit másoktól kapott, hanem az amit önmagának 
kellett okoznia, amikor elhitte, hogy nem érezhet. 
Amikor ez a kapu kinyílik, a férfi nem elveszít valamit, 
hanem visszakapja önmagát. Egyszerűen csak végre 
levegőt vesz ott, ahol addig visszatartotta. A levegő nem 
omlasztja össze, felegyenesíti. 
 
A férfi tér helyreállítása így lassan, csendben, belül 
történik. Ott, ahol a férfi először mondja ki magában: 
jogom van ahhoz, amit érzek. Jogom van kötődni. 
Jogom van jelen lenni. Jogom van embernek lenni.

44 



 

Amikor ez megtörténik, már nem kell semmit 
bizonyítania. A jelenléte önmagáért beszél. A férfi teljes 
lesz, mert nem harcol többé a saját lelke ellen. 
 
A világ, amely eddig csak az erő külső jeleit kereste 
rajta, egyszer csak észreveszi a legnagyobb erő nem a 
kőkeménységben, hanem a belső tisztaságban van. 
Abban a pillanatban, amikor a férfi visszatér önmagához 
a kapcsolatok fellélegeznek a család megtelik ritmussal, 
a jelenlét megerősödik és a világ egy kicsit közelebb 
kerül ahhoz az állapothoz, amelyet egyszer 
mindannyian elveszítettünk. 
 
A férfi tér helyreállítása nem többről szól, mint erről: 
a férfi visszatér abba a helybe, ahol végre nem kell 
szerepet játszania. Ahol nem fagy meg belül. Ahol nem 
kell elfordulnia a saját érzéseitől. Ahol azt mondhatja: 
itt vagyok és ez nem kevesebb, hanem minden. 
 
 

 

45 



 

11. Az egyensúly embere 
 
Az egyensúly nem új emberideál. Nem fejlődési csúcs, 
nem „tökéletesített változat” és nem valamiféle 
spirituális szerep. Sokkal inkább visszatérés ahhoz a 
természetességhez, amelyet valaha mindannyian 
hordoztunk magunkban, mielőtt a történelem a félelem 
és a kulturális torzulások kettévágták volna a belső 
világot. Az egyensúly embere nem hibátlan. Nem 
sérthetetlen, de már nem menekül önmaga elől. Nem fél 
attól, amit érez, amit gondol, vagy amit a múltja 
magában hord. Belátja, hogy a lélek nem két egymással 
harcoló pólus, hanem egyetlen élő, lélegző egész, 
amelynek részei olykor külön útra tévedtek, de most újra 
egymásra találnak. 
 
Az ilyen ember számára a belső világ már nem 
veszélyes terep. Nem kell elhallgattatnia az intuícióját és 
nem kell elnyomnia az érzelmét sem. Nem kell magára 
öltenie sem a „túl érzékeny”, sem a „túl erős” szerepét. 
Ami régen „túl soknak” vagy „túl kevésnek” tűnt, most 
egyszerűen emberi tapasztalat. A férfi már nem veszít 
az erejéből attól, hogy szeretni mer; épp ellenkezőleg, 
ettől válik stabilabbá. Nem olvad fel a másikban és nem 
esik össze attól, hogy kötődik. Megtanulta, hogy az 
érzelmi jelenlét nem gyengeség, hanem tartás. A nő 
pedig már nem kér bocsánatot az erejéért. Nem 
szégyelli, ha tudja, mit érez, vagy ha megáll egy döntés 
mögött. Nem fogja vissza önmagát, mert megérti: az erő 
és a gyengédség nem ellentétek, hanem ugyanannak a 
teljességnek két oldala.  

46 



 

Az egyensúly embere már nem hierarchiában 
gondolkodik. A kapcsolat nem hatalmi tér, nem 
szerepviselés, nem dominanciajáték. A régi modellek, 
amelyek évszázadokon át rangsorolták a nemet az 
érzelmet a szerepeket, lassan jelentőségüket vesztik 
mellette. A kapcsolat itt már nem arról szól, hogy ki 
irányít és ki engedelmeskedik. Hanem arról, hogy két 
ember között létrejön egy tér, amely mindkettőjüket építi. 
A közelség nem fenyegetés, hanem ritmus. Nem 
veszély, hanem bizalom. Nem tükör, amely visszaveri a 
hibákat, jelenlét, amely teret ad a kibontakozásnak. 
 
Ahogyan az ember belső tere helyreáll, úgy rendeződik 
át a közösség is. A kontrollra épülő rendszerek, amelyek 
félelemből szabályozták az érzelmet az intuíciót a testet 
a vágyat a gondolatot, lassan elvesztik 
létjogosultságukat. Az egyensúly embere nem igényli 
őket. Aki belül rendben van, azt nem kell kívülről 
irányítani. A közösség így már nem a félelemre épül, 
hanem természetes emberi minőségekre: tiszteletre, 
figyelemre, szilárd jelenlétre, egymás tereinek 
elismerésére. A régi rend, amely a hiányra épített, 
lassan átadja a helyét egy olyan rendnek, amely a 
teljességet tartja természetesnek. 
 
A változás nem látványos. Nincsenek hozzá zászlók, 
jelszavak, ideológiák. Ez belső mozdulat. Olyan, mint 
amikor a szív egy pillanatra visszatalál a saját 
ritmusához. A lélek, amely sokáig kettéhasítva 
működött, női és férfi oldalra törve, félelemből 
hierarchiára és engedelmességre osztva, most újra

47 



 

 egésznek érzi magát. Ahol régen seb volt, ott most 
összeforrás van. Ahol régen repedés futott végig 
generációkon, ott most finom ív húzódik, nem törés, 
hanem emlék. Nem fájdalom, hanem történet. 
 
A helyreállított lélek nem felejti el a múltját. Tudja, hogy 
a repedés valós volt. Tudja, hogy a történelmi sérülés 
nem magától gyógyult be, de azt is tudja, hogy a 
gyógyulás nem az idő műve volt, hanem annak a 
pillanatnak a következménye, amikor az ember először 
nem félt a saját fényétől és árnyékától. Az egyensúly 
embere nem jobb vagy különb a múlt nemzedékeinél. 
Csak már nem fél féloldalasan élni. Nem zárja ki 
magából a női princípiumot és nem fojtja el a férfit. Nem 
választ ketté. Integrál. 
 
Amikor ez megtörténik, halkan, alig észrevehetően a 
repedés végre összeér. 
Nem tűnik el. 
Átalakul. 
 
Már nem szétszakadás jele, hanem annak bizonyítéka, 
hogy amit egykor kettévágott a félelem, azt most újra 
összeköti a jelenlét. 
 
 

 

48 



 

12. Hit és hagyomány a közösségért 
 
A hit akkor veszítette el a helyét, amikor parancsként 
kezdtük kezelni. Amikor megszűnt jelenlét lenni és 
szabállyá vált; amikor a szent teret hatalom felügyelte, 
nem pedig az ember belső tapasztalata. Így nem a 
transzcendens tűnt el, csak visszahúzódott oda, ahol 
mindig is volt: a létezés mélyére. 
 
A hagyomány sem tiltások gyűjteménye. Élő emlékezet. 
Az a csendes lánc, amely összeköti azokat, akik jártak 
előttünk, azokkal, akik ma élnek és azokkal, akik majd 
megszületnek. Amikor ez a lánc elszakad a közösség 
nem intézményileg omlik össze, hanem belül.  
A széthullás ott kezdődik, ahol már nincs közös 
alapélmény; ahol mindenki saját történetébe záródik és 
senki sem idézi fel azt, ami összeköti őket. 
 
A helyreállított közösség azonban nem épülhet pusztán 
emberi kapcsolatokra. A bizalom a párbeszéd a férfi és 
női terek gyógyulása csak horizontális réteg. Ami 
megtart az a vertikális. Az a mélység, amelyhez 
mindannyian tartozunk, akár kimondjuk, akár nem. 
Hívhatjuk Istennek, szellemnek, létezésnek vagy ősi 
emlékezetnek. A neve változhat a szerepe nem. Nem 
elválaszt, hanem összekapcsol. 
 
A hit akkor válik újra élővé, amikor nem akarunk vele 
meggyőzni senkit. Amikor nem magyarázzuk, csak 
megengedjük, hogy legyen. A hit nem követel semmit; 
épp azért mély, mert nem lehet kikényszeríteni. 

49 



 

A hagyomány pedig nem visszafelé húz, hanem talajt 
ad, hogy tudjuk, honnan jövünk és miért maradunk 
emberek egymás mellett. 
 
A szent hely nem templomokban születik, hanem a 
tekintetben, amelyben megismerjük a másikat. Nem az 
intézmények tartják fenn, hanem az ember, aki 
elfogadja: a valóság nagyobb nála. Amikor ez a 
felismerés visszatér a közösség is újra összeáll. Mert a 
hit nem parancs, hanem lét és ahol a lét megnyílik, ott 
otthon leszünk egymásnak. 
 

 

50 



 

13. A helyreállított közösség 
 
A közösség nem akkor szakadt szét, amikor az emberek 
elfordultak egymástól. Sokkal korábban történt. Akkor, 
amikor mindannyian belül záródtunk el. Amikor a nők 
csendbe vonultak a férfiak pedig némaságba; amikor a 
sebeket titokban hordoztuk a félelmeket pedig szerepek 
mögé rejtettük. A közösség nem külső struktúra, hanem 
belső terek összekapcsolódása. Amikor ezek a terek 
bezáródtak a világ is üresebb lett körülöttünk. Amikor 
pedig újra megnyílnak, nem a társadalom változik meg 
először, hanem az ember. 
 
A helyreállított közösség nem hasonlít semmilyen 
modern mintára. Nem szervezet, nem mozgalom, nem 
klub és nem érdekközösség. Egy mélyebb, ősi forma 
éled újra benne: a kör. Régen a kör nem egyszerű 
elrendezés volt, hanem beavatási tér. Eleuszisz 
éjszakáin a papnők így ültek a tűz köré, hogy 
meghallják, mit mond a csend. A kör az egyetlen olyan 
forma, amelyben senki nem áll a másik fölött és senki 
nem esik a másik mögé. A kör nem hierarchiát rendez 
el, hanem jelenlétet tart. Amikor körbe ülünk, a világ 
nem lesz egyszerűbb, de végre érthetőbbé válik:  
látjuk a másikat, és a másik is lát minket. 
 
A helyreállított közösségben újra megjelenik a tűz is, 
amelynek nem csupán fizikai szerepe volt. A tűz volt az 
első terapeuta az első tanár az első biztonsági pont. A 
tűz mellett senki sem volt teljesen egyedül. A fény 
körbeadott valamit abból a melegből, amelyet a lélek

51 



 

egymagában nem tudott megteremteni. Az ősi kultúrák 
tudták, hogy a tűz nemcsak hőforrás, hanem összekötő 
kapu. Inanna szent köreiben vagy a hegyi falvak közös 
tüzeinél a jelenlétnek volt a legnagyobb hatása, nem a 
beszédnek. A modern világban a tűz jelképe 
szétszóródott, képernyőkre, felületekre, mesterséges 
fényekre, de a belső szerepe ugyanaz maradt: 
összegyűjteni azt, ami különvált. A helyreállított 
közösség tüzénél nem beszélni kell sokat. Elég ott lenni. 
A jelenlét maga a megtartó erő. 
 
A közösség valódi helyreállása akkor kezdődik, amikor 
az emberek nem szerepeket hoznak egymás közé, 
hanem történeteket. A szerep távolít. A történet kapcsol. 
Egy férfi elmondja, hol roppant meg benne valami. Egy 
nő elmondja, mikor nézett félre a legmélyebb érzésétől. 
Valaki más nem mond el semmit, de ott van és az is 
elég. A helyreállított közösség nem azt várja, hogy 
mindenki megnyíljon, hanem azt, hogy senkinek ne 
kelljen elrejtenie magát. Ez a legnagyobb változás:  
a közeg maga válik gyógyítóvá, nem a szavak. 
 
Régen a tanács nem az erősek gyűlése volt, hanem 
azoké, akik jelen tudtak lenni. A tanács nem döntött 
mások fölött, csak meghallotta, hogy mi születik meg a 
közös térben. Az ősi tanácsokban, legyenek azok hegyi 
falvak gyűlései vagy a gnosztikus közösségek éjszakai 
körei, mindig volt egy pillanat, amikor a csend lett a 
döntéshozó, nem az akarat, hanem a tisztán látás.  

 

52 



 

A helyreállított közösségben újra megjelenik ez a forma: 
emberek, akik nem egymás ellen, hanem egymásért 
gondolkodnak. A tanács nem old meg mindent, de 
megtöri azt a modern magányt, amelyben az ember úgy 
érzi, mindent egyedül kell hordoznia. 
 
A közösség belső ritmusa akkor rendeződik vissza, 
amikor a női és férfi tér is helyreállt. A női tér adja a 
kapcsolat melegségét az intuíciót az érzelmi jelenlétet; a 
férfi tér adja a tartást a kötődést a biztonságot. Ez a 
kettő együtt alkotja újra azt az ősi szerkezetet, 
amelyben a közösség nem szétesik, hanem 
összekapcsolódik. Ahogy egykor a Démétér-tisztelet 
körül éledt falvak életében. Amikor a nő már nem fél 
érezni és a férfi már nem fél kötődni a közösség olyan 
terekre talál rá, amelyekhez évszázadok óta nem volt 
hozzáférése. A helyreállított közösség nem az emberek 
számában mérhető, hanem abban, hogy mennyire igaz 
közöttük a jelenlét. 
 
A modern világ hosszú ideig azt hitette el velünk, hogy 
egyedül kell erősnek lennünk. A helyreállított közösség 
ezzel szemben azt mondja: együtt lehetünk teljesek. 
Nem azért, mert egymásra vagyunk utalva, hanem mert 
a lélek természete nem magányos. Az ember akkor 
lélegzik szabadon, amikor a saját igazságát meg tudja 
osztani a világgal, nem azért, hogy tapsot kapjon, 
hanem azért, hogy ne kelljen többé hordania egyedül. 
 

 

53 



 

A helyreállított közösség nem tűnik forradalminak. Nem 
harsány. Nem látványos. De csendben újrarendezi 
azt,amit a modern világ felborított: az emberi jelenlét 
ritmusát. A beszélgetések mélyebbé válnak. A 
kapcsolatok kevésbé törékenyek. A gyerekek 
biztonságosabban nőnek fel, mert a felnőttek nem 
színpadon élnek többé. A közösség nem azért erős, 
mert nem hibázik, hanem mert képes megtartani azt, aki 
éppen gyenge. 
 
Végül eljön az a pillanat, amikor a közösség visszanéz 
önmagára és felismeri: nem valami újat hozott létre, 
csak visszatalált ahhoz, ami mindig is az ember 
természetéhez tartozott. A kör a tűz a tanács a jelenlét 
mind ugyanazt mondják, hogy az ember nem akkor 
gyógyul meg, ha egyedül próbálja helyreállítani magát, 
hanem amikor végre talál valakit, akinek a jelenlétében 
nem kell többé eltűnnie. 
 
A helyreállított közösség ennyit jelent:  
nem vagyunk többé üresek egymás mellett. Jelen 
vagyunk és ez a jelenlét végre megtartja a világot. 
 
 

 

54 



 

ZÁRSZÓ – A blockchain mint történelmi pecsét 
 
Ez a könyv nem új igazságot mond ki, hanem egy olyat 
hoz vissza, amelyet több mint kétezer éve 
következetesen takartak el. A repedés, amely ma 
bennünk él, nem a modern kor találmánya. Akkor 
keletkezett, amikor a női hang elnémult a férfi hang 
pedig páncéllá torzult. A történelem nem egyetlen nagy 
töréspontban szakadt ketté, hanem lassú, szívós 
munkával, hagyományok, félelmek, vallások és 
rendszerek rétegein keresztül és minden elhallgatás 
után egy újabb generáció született, amely már nem 
tudta, mit veszített el. 
 
A múlt ezt jól ismeri. Az alexandriai könyvtár tüze nem 
pusztán papirusztekercseket égetett el, hanem egy 
civilizáció kollektív emlékezetét. A középkori cenzúra 
nem csak könyveket nyírbált meg, hanem az emberi 
lélek szabad mozgását. A boszorkányperek 
jegyzőkönyvei nem a valóságot őrizték meg, hanem 
annak torz tükreit, mert amit a hatalom félt, azt mindig 
előbb írta át, minthogy megértette volna. A tudás sorsa 
a történelemben mindig ugyanaz volt: amit nem tudtak 
megfékezni, azt megpróbálták eltüntetni. 
 
Ezért jelentős az a világ, amelybe ma érkezünk.  
A blockchain ebben a történetben nem technológia, 
hanem fordított irányú gesztus az első tér, amelyet nem 
lehet elégetni, átírni vagy ideológiai eszközzé formálni. 
Egy olyan emlékezet, amelyet nem ér el sem tűz, sem 
hatalmi szándék, sem vallási félelem. Amit ide  

55 



 

belevésünk az nem a mítoszok örökkévalóságával 
marad meg, hanem a valóság egyszerű 
tényszerűségével. Az emberi lélek története végre nem 
törölhető. 
 
Ez a könyv tehát nem mozgalom, nem ideológia és 
végképp nem forradalom. Nem kíván táborokat, 
zászlókat és nem akarja megmondani, kinek hogyan 
kellene élnie. Amit kimond, túl régi ahhoz, hogy politikai 
keretek közé zárják és túl emberi ahhoz, hogy bármilyen 
irányzathoz tartozzon. Ez a könyv nem mások ellen 
szól, hanem mindannyiunkért. Mert amit visszaad, azt 
mindannyian elveszítettük, csak másképp. 
 
A repedést nem eltüntetni kell, hanem látni. Mert a 
gyógyulás nem akkor kezdődik, amikor már nincs seb, 
hanem amikor nem félünk ránézni. Ez ennek a 
ránézésnek a gesztusa. Annak a pillanatnak a 
megőrzése, amikor először mondjuk ki félelem nélkül: itt 
törött el a lélek és itt kezd újra összeállni. Itt, ezen a 
ponton ér össze a te történeted is a történelemével. 
 
Most, először a történelemben, nemcsak kimondjuk az 
igazságot, hanem meg is őrizzük. Olyan térben, amelyet 
nem lehet elnémítani. Ezért a mondat, amely végig 
kísérte ezt a könyvet, itt válik teljessé: 
 
„Most először nem csak kimondjuk a repedést, hanem 
megmutatjuk, hogyan gyógyul be.”  

56 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Copyright © 2025 Szántó Attila István  
Minden jog fenntartva. 
Safe Creative Registration Number: 
2511273851568-8T2DJS 
 
 
Ez a könyv szabadon olvasható és terjeszthető 
változtatás nélkül. 
A szöveg bármilyen módosítása, rövidítése vagy átírt 
terjesztése a szerző engedélye nélkül nem 
megengedett, mert torzíthatja a mű eredeti jelentését. 
 
A mű teljes egészében ingyenesen hozzáférhető. 
A szöveg integritásának megőrzése közös felelősség. 
 
A mű kereskedelmi célú felhasználása nem 
engedélyezett.  

57 



 

 
Digitális eredet és archiválás 
 
A mű hivatalos változata rögzítve van: 
 
Arweave (permanens archiválás) 
 

 

58 



 

 
A Szakadás – Az Ősi Kollektív Seb 
Szerző: Szántó Attila István  
Kiadás: 2025 Kolozsvár – ingyenes 
blockchain-publikáció (Arweave) 
Kiadás típusa: Independent Release – Non-Commercial 

59 


